Martina L&ubli, Sabrina Sahli (Hg.): Mdnnlichkeiten denken. Aktuelle
Perspektiven der kulturwissenschaftlichen Masculinity Studies.
Bielefeld: Transcript 2011.

Che vuoi?

Mafia und die Hysterie der Manner

JOHANNES BINOTTO

Denn Begehren ist dein Gebet.
AUGUSTINUS

1925, in einem Brief an seine Patientin, Kollegin und Ubersetzerin
Marie Bonaparte zieht der siebzigjdhrige Sigmund Freud eine bemer-
kenswerte Bilanz, was seine langjdhrige Beschiftigung mit den Neuro-
tikerinnen betrifft. So schreibt er: ,,Die grofle Frage, die nie beantwor-
tet worden ist und die ich trotz dreiig Jahre langem Forschen in der
weiblichen Seele nie habe beantworten konnen, ist die: ,Was will das
Weib?*“! Die aufwindige Erforschung der Hysterie resultiert also fiir
Freud nicht in einem gesicherten Wissen, sondern in einer Frage, auf
die der Analytiker keine Antwort bereit hat. Somit zeugt es von einiger
Ironie, dass ausgerechnet diese Briefstelle zu einem von Freuds be-
rithmtesten Ausspriichen avancieren sollte. Driickt sich in dem Genuss,
den uns dieses Apercgu bis heute verschafft, nicht eine himische Scha-
denfreude dartiber aus, dass Freud statt eines Triumphs das Versagen
der Psychoanalyse hat verzeichnen miissen?” Was aber, wenn Freuds

1 Briefwechsel mit Marie Bonaparte 1925, verdffentlicht in Jones, Ernest
(1955): Das Leben und Werk von Sigmund Freud. Bd. 2: 1901-1919, Bern:
Huber, S. 468.

2 Es ist umso bemerkenswerter, dass Freud diese Zeilen ausgerechnet an
eine seiner eigenen Patientinnen richtete, noch dazu eine, deren Analyse —
in Elisabeth Roudinescos Worten — eine ,,unendliche* war. Vgl. Roudine-
sco, Elisabeth/Plon, Michel (2004): Worterbuch der Psychoanalyse. Na-


Martina Läubli, Sabrina Sahli (Hg.): Männlichkeiten denken. Aktuelle 
Perspektiven der kulturwissenschaftlichen Masculinity Studies.
Bielefeld: Transcript 2011.



286 | JOHANNES BINOTTO

scheinbar bitteres Fazit weniger auf eine Sackgasse der Psychoanalyse
als vielmehr auf eine ihrer bahnbrechenden Erkenntnisse hindeutet?
Was, wenn im Ritseln iiber das Begehren der Frau bereits die Antwort
auf das Ritsel der Neurose liegt? So jedenfalls lieBe sich mit Jacques
Lacan und dessen Konzeption der Neurose diese Stelle lesen.

Denn noch eindeutiger als fiir Freud ist fiir Lacan die Hysterie
nicht mehr durch eine bestimmte korperlichen Symptomatik definiert,
wie sie Ende des 19. Jahrhunderts Jean-Martin Charcot an der psychia-
trischen Anstalt Salpétriere untersuchte und systematisierte. Vielmehr
zeichnet sich fiir Lacan die Neurose, deren grundlegendste Auspri-
gung die Hysterie darstellt, durch eine besondere Form der Kommuni-
kation aus: Die Neurose ist eine Frage.?

Den Wortlaut dieser neurotischen Frage entlehnt Lacan aus
Jacques Cazottes Erzdhlung Le diable amoureux von 1772. In der
Erzéhlung wird an einer Stelle der Teufel beschworen, der darauf mit
einem schrecklichen, von allen Wianden widerhallenden ,,Che vuoi?
antwortet.4 Erstmals erw#hnt in seinem Seminar der Jahre 1956/57
erweist sich im Laufe von Lacans Lehre dieses ,,Che vuoi?* — ,,Was
will er? Was will der Andere von mir?“ als DIE Grundformel der
Neurose.> Unschwer wird man in diesem ,,Che vuoi?*‘ auch Freuds
Frage ,,Was will das Weib?* erkennen. Aber in ihm steckt auch das
Gegenstiick: ,,Was will der Mann?*

Was wollen die andern von mir? Wie wollen die andern mich ha-
ben? Und: Auf welche Weise muss man wollen, um als Mann (oder
Frau) zu gelten? So und &hnlich fragt sich der Neurotiker unablissig
und der endlose Versuch, jenes ritselhafte Begehren der Anderen, mit
dem er sich konfrontiert sieht, zu entschliisseln, macht ihn hysterisch.
Und doch findet das Subjekt gerade in diesem Begehren des Andern

men, Linder, Werke, Begriffe. Wien, New York: Springer, S. 120. Zum
Zusammenhang zwischen Hysterie und unendlicher Analyse s. Fuinote 30.

3 Vgl. Lacan, Jacques: ,,Das Dringen des Buchstabens im Unbewussten oder
die Vernunft seit Freud®, in: Ders. (1991): Schriften II, Berlin: Quadriga,
S. 15-59, S. 46.

4 Vgl. Cazotte, Jacques (1772): Le diable Amoureux, Nouvelle espagnole,
Naples, S. 14.

5 Lacan erwidhnt das ,,Che vuoi?“ erstmals in seinem Seminar der Jahre
1956/57. Lacan, Jacques (1956-1957): Das Seminar. Buch IV: Die Objekt-
beziehungen, Wien: Turia + Kant 2003, S. 198.



CHE VuoI? | 287

sein eigenes: ,,Das Begehren des Menschen [ist] das Begehren des
Andern®¢, so wird Lacan nicht miide zu wiederholen. So etwas wie ein
genuines, eigenes Begehren gibt es gar nicht, vielmehr wird es immer
induziert und angetrieben durch den omindsen Andern und dessen
fragwiirdiges Begehren.

DIE HYSTERIE DER ALLTAGSSPRACHE

Indem Lacan die Hysterie als Frage, gleichsam als Kommunikations-
problem darstellt, entkoppelt er sie vom Korper, radikaler noch als dies
bereits Freud getan hat. Zugleich liefert er damit aber auch eine Erkla-
rung, was es mit den korperlichen Erscheinungen auf sich hat, fiir
welche die Hysterie berithmt wurde: Die erstaunliche Wandelbarkeit
und Vielgestaltigkeit der hysterischen Symptome sollen offenbar dafiir
sorgen, dass die Krankheit, deren Ausdruck sie sind, auch weiterhin
ein Ritsel bleibt. Das deckt sich mit dem, was Psychoanalytiker aus
der Praxis berichten: Mag es dem Analytiker auch schon frith in der
Kur gelingen, ein bestimmtes korperliches Symptom aufzuldsen, so
wird ihm der hysterische Patient mit groBer Wahrscheinlichkeit schon
in der nédchsten Sitzung ein neues prisentieren. Damit durchkreuzt der
Hysteriker andauernd alle Interpretationen, die ihm sein Analytiker
anbietet. So schreibt etwa die Psychoanalytikerin Regula Schindler
,»Nein, das ist es nicht’, ist die hysterische Antwort par excellence. Es
ist nicht dieses oder jenes Angebot, das nicht geniigen kann, es ist das
Angebot an sich, das nicht hinhaut.“” Die Hysteriker, so konnte man
kalauern, wissen auf jede Antwort eine Frage. Auch wenn sie vom

7

Analytiker Aufkldrung iiber ihr Leiden erfragen, geht es ihnen doch in
Wahrheit darum, jede abschliefende Interpretation abzuwenden und
stattdessen das Ritsel des Begehrens offen zu halten.8 Der Hysteriker
begehrt keine befriedigende Antwort, er begehrt das Begehren selbst.

6 Lacan, Jacques: ,Die Ausrichtung der Kur und die Prinzipien ihrer
Macht®, in: Ders. (1991): Schriften I, Weinheim: Quadriga, S. 171-239, S.
220.

7  Schindler, Regula: , Hysterie®, in: RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse 27
(1994), S. 51-69, S. 55.

8 So mag man auch die theatralischen Posen, welche die hysterischen Pa-

tienten vor Charcots Kamera einnahmen, anders lesen, namlich nicht nur



288 | JOHANNES BINOTTO

Das macht den Fall des Hysterikers fiir die Minnlichkeitsfor-
schung so interessant: Der Hysteriker hilt dem wissenschaftlichen
Diskurs der Masculinity Studies gleichsam einen Spiegel vor.® Wie der
Geschlechterforscher so fragt auch der ménnliche Hysteriker andau-
ernd: ,,Was macht den Mann zum Mann?* Doch wihrend die Wissen-
schaft in ihrem Positivismus am Anspruch festhdlt, Antworten zu
geben, lehnt der Hysteriker alle Antworten ab und verharrt stattdessen
bei der Frage selbst. In eben diesem Insistieren auf der Frage gibt er
paradoxerweise doch eine Antwort auf die Frage, was ihn zum Mann
macht: Der ménnliche Hysteriker findet sein Selbstverstindnis gerade
in der Ungewissheit dariiber, was Minnlichkeit ist — er ist (hysteri-
scher) Mann, insofern er dariiber ritselt, was es bedeutet, ein Mann zu
sein. Statt ein gesellschaftliches Rollenbild oder eine wissenschaftliche
Definition von Ménnlichkeit zu akzeptieren, definiert er sich ex nega-
tivo, einzig durch Abweichung und Ungewissheit.

Entsprechend lassen sich auch die hysterischen Symptome nicht
nach den Mafigaben der positivistischen Wissenschaft verstehen: Wih-
rend in der Medizin das Symptom iiblicherweise als ein indexikali-
sches Zeichen aufgefasst wird, welches — nach Charles Sanders Peirces
Definition — ,,physisch mit dem bezeichneten Objekt verbunden ist*10
und darum eindeutige Riickschliisse auf das Leiden zulédsst, von dem
es verursacht wurde, funktioniert das hysterische Symptom offensicht-
lich anders. Statt Index ist das hysterische Symptom der Prototyp des
Saussureschen arbitriren Zeichens, welches sich immer nur in Diffe-
renz zu allen anderen Zeichen definieren lisst.1! ,,Ich bin anders als

als Ausdruck einer spezifischen korperlichen Dysfunktion, sondern als
Frage an den Psychiater: ,,Wie willst Du, dass ich mich inszeniere?* Siehe
dazu: Didi-Huberman, Georges (1997): Erfindung der Hysterie. Die
photographische Klinik von Jean-Martin Charcot, Miinchen: Fink.

9 Tatsdchlich weist der spite Lacan, auf eine Angleichung vom Diskurs der
Wissenschaft an den Diskurs der Hysterie hin: ,,Je conclus que le discours
scientifique et le discours hystérique ont presque la méme structure. La-
can, Jacques (1973): Télévision, Paris: Seuil, S. 36.

10 Peirce, Charles Sanders (1998): The Essential Pierce: Selected Philosophi-
cal Writings, Vol. 2: 1893-1913. The Peirce Edition Project, Bloomington:
Indiana University Press, S. 9.

11 Vgl. Saussure, Ferdinand de (1967): Grundfragen der allgemeinen
Sprachwissenschaft, Berlin: de Gruyter, S. 143-144.



CHE VuoI? | 289

alle andern” — so scheint auch das hysterische Symptom zu sagen.
Freud selbst hat bereits auf den Zusammenhang von hysterischem
Symptom und sprachlichem Zeichen hingewiesen, wenn er in seinem
Aufsatz Zur Atiologie der Hysterie die Erforschung der hysterischen
Symptomatik mit einer archdologischen Ausgrabung vergleicht, bei
welcher ,,Tafeln mit verwischten und unlesbaren Zeichen* auftau-
chen.’2 Und so ist es denn auch nur folgerichtig, dass Freud in seiner
Arbeit mit den Hysterikerinnen von den anfinglich praktizierten Kor-
per- und Hypnosetechniken zur Behandlung durch Sprache iiberge-
gangen ist, zur berithmten ,.talking cure®, wie dies die Patientin Anna
O. nannte.1?

Damit ist denn auch die hysterisierende Frage des ,,Che vuoi?* bei-
leibe kein Sonderfall, sondern jedem Sprechakt potentiell bereits mit
eingeschrieben: ,,Rather than a particular speech relation, the discourse
of the hysteric exhibits the most elementary mode of speech. Drastical-
ly put: the speaking subject is hysterical as such. <"

Welcher Sprechende macht nicht diese Erfahrung: Man redet mit-
einander und obwohl man die Worter und Sitze des Gegeniibers ver-
steht, ritselt man des Ofteren doch, warum man uns das sagt: ,,Che
vuoi? — Was willst Du wirklich von mir? — Welches Begehren verbirgt
sich hinter deinen Worten?*

Im ,,graphe du désir” (Abb. 1) aus seinem Aufsatz Subversion des
Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freudschen Unbewussten
von 1960 schematisiert Lacan dieses ritselhafte Begehren, welches
sich hinter jedem Sprechakt verbergen kann und in der hysterisieren-
den/hysterischen Frage des ,,Che vuoi?* zutage tritt.!5

12 Freud, Sigmund: ,,Zur Atiologie der Hysterie®, in: Ders. (1952): Gesam-
melte Werke, Bd. 1, London: Imago, S. 423-459, S. 426.

13 Vgl. Breuer, Josef (1895): ,Beobachtung I. Frl. Anna O..“ in: Freud,
Sigmund (1987): Gesammelte Werke. Nachtragsband, Frankfurt a.M.: Fi-
scher, S. 221-243, S. 229. Zu der hier skizzierten Entwicklung der psycho-
analytischen Behandlungstechnik siehe: Mayer, Andreas (2002): Mikro-
skopie der Psyche: die Anfinge der Psychoanalyse im Hypnose-Labor.
Gottingen: Wallstein.

14 Wajeman, Gérard (1988): ,,The Hysteric’s Discourse”, in: Lacan Study
Notes 6-9, S. 1-22, S. 10-11.

15 Vgl. Lacan, Jacques: ,,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begeh-

rens im Freudschen Unbewussten®, in: Ders. 1991, S. 191.



290 | JOHANNES BINOTTO

1. Graph des Begehrens 2. Vereinfachtes Schema

Che vuoi ?
Che vuoi ?

(Phantasma)

A
1(A) 1] § (Subjekt)

Da der Platz fehlt, dieses komplexe Schema ausfiihrlich zu bespre-
chen, soll anhand einer radikal vereinfachten Darstellung (Abb. 2)
skizziert werden, worum es im ,,graphe du désir* geht. So stellt die
untere Hilfte des Schemas das Verhiltnis des Subjekts (rechts unten)
zum Symbolischen (die horizontale Kurve) dar: Wenn beispielsweise
ein Subjekt etwas verlangt, ist es immer gezwungen, sich in Zeichen
auszudriicken, sich dem Symbolischen und seinen Regeln unterzuord-
nen. Dabei ist mit diesem Symbolischen nicht nur die verbale Sprache
im engeren Sinne gemeint, sondern etwa auch all die Verhaltens- und
Kommunikationsregeln, welche das gesellschaftliche Leben bestim-
men. Doch wer gezwungen ist, sich in den vorgegebenen Schablonen
des Symbolischen auszudriicken, wird immer auch deren Ungeniigen
verspiiren. Die Worte, die Zeichen reichen nie aus, um auszudriicken,
was man mochte. Zugleich kann die Bedeutung, die diese Worte und
Zeichen fiir einen anderen annehmen konnen, nie vollstindig einge-
grenzt werden: Immer schwingt im Sprechen etwas mit, das zwar nicht
explizit gesagt wurde, sich aber hinter den Worten verbirgt. Die Di-
mension eines mysteridsen Begehrens jenseits aller expliziten Forde-
rungen wird spiirbar: ,,Ja, ja, was Du sagst, wie Du Dich verhiltst, das
ist schon und gut, aber was steckt dahinter, was willst Du wirklich?
Che vuoi?“ Diese Spannung zwischen explizitem Anspruch und impli-
zitem Begehren definiert die Position des hysterischen Subjekts.!6 Es

16 Vgl. Zizek, Slavoj (1989): The Sublime Object of Ideology, London:
Verso, S. 111.



CHE VuoI? | 291

ist diese Frage des Begehrens des Andern, die sich dem Hysteriker
unablissig stellt, die ihn umtreibt, die ihn hysterisch macht, ihn nie zur
Ruhe, nie zu einem Ende kommen ldsst, sondern alles hinter-fragt.
Nicht zufillig erhebt sich die Bahn des ,,Che vuoi? in Lacans Schema
wie ein groBes Fragezeichen iiber dem Kreislauf des Symbolischen.
Und so wie die Frage des Begehrens einen nie bei einer fixen Bedeu-
tung zur Ruhe kommen lisst, sondern fortwihrend auf etwas anderes
verweist, so zielen auch auf dem Schema die Pfeile des ,,Che vuoi?*
vorlaufig ins Leere, bis sie dereinst auf ein prekéres Phantasma zulau-
fen werden.

DAS BEREDTE SCHWEIGEN DER MAFIA

Die Hysterie als Frage des Begehrens, so diirften die obigen Erldute-
rungen klar gemacht haben, betrifft alle ,,Sprechwesen (parlétres),
wie sie Lacan nannte, unabhingig von ihrer Geschlechterzugehorigkeit
gleichermafBlen. Und doch mag es verwundern, dass man das Funktio-
nieren dieses hysterischen und hysterisierenden Diskurses ausgerech-
net an einer reinen Ménnergesellschaft exemplarisch studieren kann
und noch dazu einer, die man auf den ersten Blick so gar nicht mit den
gewohnten Vorstellungen von ménnlicher Hysterie assoziieren wiirde:
der Mafia. Nicht umsonst konnte der Ausspruch ,,Che vuoi?* von den
Lippen eines italienischen Mafioso stammen, denn tatséchlich ist
gerade das System der Mafia von dieser hysterischen Frage dominiert.
So liest man etwa im Buch des Historikers und Journalisten John Di-
ckie iiber die Cosa Nostra:

»Zu Personen, die nicht bereits wissen, wovon die Rede ist, sagen
Ehrenmidnner [der gebrduchliche Euphemismus zur Bezeichnung eines
Mafiamitglieds, JB] am liebsten tiberhaupt nichts; untereinander kommuni-
zieren sie mit Codes, Andeutungen, Satzbruchstiicken, starren Blicken und
beredtem Schweigen. In der Cosa Nostra fragt oder sagt niemand mehr, als
unbedingt notig ist. Niemand erkundigt sich ausdriicklich nach etwas. Der
Richter Falcone beobachtete: ,Zu den Tétigkeiten eines Ehrenmannes gehort
die Deutung von Zeichen, Gesten, Nachrichten und Schweigen.® Besonders
ausfiihrlich berichtete Buscetta [ein ehemaliger Mafiaboss, JB] wie es sich in
einer solchen Welt lebt: ,In der Cosa Nostra ist es Pflicht, die Wahrheit zu

sagen, aber es herrscht auch groie Zuriickhaltung. Und diese Zuriickhaltung,



292 | JOHANNES BINOTTO

die Dinge, die nicht gesagt werden, liegt wie ein unaufloslicher Fluch iiber

allen Ehrenménnern. <17

Das Leben in der Mafia erweist sich so als Schauplatz einer panischen
Hermeneutik. Noch die banalste AuBerung muss auf ihre mogliche
Mehrdeutigkeit hin abgehort werden, bei jedem Wort muss der Mafio-
so sich fragen: Was willst Du mir damit in Wirklichkeit sagen?

,,Das Leben eines Mafioso ist zu einem grofien Teil dem Bemiihen gewidmet,
einen Sinn in den Informationsbruchstiicken zu finden, die aus der
Organisation zu ihm gelangen. Die Bosse halten ihre Leute hidufig dadurch
unter Kontrolle, dass sie undurchschaubar bleiben und genau darauf achten,
wer was weil. Deshalb kann sich kein Mafioso jemals ein umfassendes,

zuverlissiges Bild von der Lage machen.“18

Einen besonders extremen Fall solch hysterisch-hysterisierender Kom-
munikation innerhalb der Mafia stellte gewiss der Pate Bernardo Pro-
venzano dar, welcher als wohl blutriinstigster Boss der sizilianischen
Mafia galt. Uber vierzig Jahre lang kommandierte Provenzano seine
Leute von einem Versteck aus in Form von Zettelchen, sogenannten
pizzini. Doch ist das Bemerkenswerte an diesen Zettelchen ihre offen-
sichtliche Bedeutungslosigkeit. Laut Andrea Camilleri, der in seinem
Buch M wie Mafia diese pizzini analysierte, hat Provenzano in keiner
einzigen seiner Nachrichten einen klaren Befehl erteilt, sondern nur
bescheiden formulierte Ratschlidge und zuriickhaltende Meinungséuf3e-
rungen festgehalten.! Nichts findet sich auf diesen Zetteln, was eindeu-
tig belegen wiirde, dass es in ihnen um Leben und Tod geht:

,»Nota bene: In sdmtlichen offentlich verfiigbaren pizzini von Provenzano
kommt das Verb ammazzare (toten) oder das sizilianische astutare
(ausloschen, ausknipsen) bzw. die Synonyme uccidere, assassinare,
sopprimere (umbringen, morden, aus dem Weg schaffen) kein einziges Mal

vor,“20

17 Dickie, John (2006): Cosa Nostra. Die Geschichte der Mafia, Frankfurt
a.M.: Fischer, S. 31.

18 Ebd. S. 274-275.

19 Vgl. Camilleri, Andrea (2009): M wie Mafia. Hamburg: Kindler, S. 36.

20 A. Camilleri 2009, S. 164.



CHE VuoI? | 293

Damit tendiert der explizite Inhalt von Provenzanos Nachrichten gegen
Null. Die hysterische Frage aber, was er damit meinen konnte, stellt
sich nur umso stirker. Die oberflichliche Bedeutungslosigkeit der
Nachrichten impliziert, dass sich hinter ihnen ganz Gewichtiges ver-
bergen muss. Dieser Effekt wird dadurch noch verstdrkt, dass sich
Provenzano selbst immer wieder als einen darstellt, der nicht Befehle
erteilt, sondern selber von den Ratschlidgen, Meinungen und Wiinschen
der anderen abhiingig sei:

,,Demutsbekundungen finden sich in den Mitteilungen von Provenzano extrem
hiufig. Auf geradezu manische Weise hat er jede sich bietende Gelegenheit
benutzt, den anderen Mafia-Chefs zu zeigen, dass er seine Macht als Boss der
Bosse nicht wie ein absolutistischer Kommandant oder Diktator wollte [...]
sondern als primus inter pares zu handeln beabsichtigte, als Gleicher unter
Gleichen. [...] Provenzano schrieb also Sitze wie diese: ,Mit Gottes Hilfe will
ich ein Diener sein; sagt mir, was zu tun ist, und in Ruhe und Ergebenheit
wollen wir, wenn méglich, die Dinge vorantreiben [...] der ich geboren bin, zu

dienen..?**%1

Mag der Boss Provenzano auch all seinen Untergebenen als jener
grole Andere erscheinen, der sie mit seinen obskuren Wiinschen hys-
terisiert, so geriert sich dieser selbst als bloBer Diener. Der grofie An-
dere existiert gar nicht als Person, sondern besteht in der mafiosen
Struktur selbst, die alle gleichermaBen, selbst den Boss der Bosse,
hysterisch macht.

Diese Einsicht in die hysterische Struktur der Mafia vermag auch auf
Studien wie etwa Simon Winlows Badfellas: Crime, Tradition and New
Masculinities ein neues, unerwartetes Licht zu werfen.22 Der britische
Soziologe untersucht darin die Konstruktionen von Minnlichkeit bei
Mitgliedern der Arbeiterklasse im Nordosten Englands. Aufgrund ihrer
Arbeitslosigkeit der Moglichkeiten beraubt, sich als Mann zu beweisen,
zelebrieren diese ihre Minnlichkeit mit Vorliebe in der Halblegalitit,
etwa als gewalttitiger Tiirsteher mit Beziehungen zur Unterwelt. Das
organisierte Verbrechen wird von diesen Minnern offensichtlich als

21 Ebd. S. 35.
22 Winlow, Simon (2001): Badfellas: Crime, Tradition and New Masculini-
ties, Oxford: Berg Publishers.



294 | JOHANNES BINOTTO

letzte Bastion eines klaren ménnlichen Rollenverstindnisses wahrge-
nommen. Dabei grassieren gerade hier die Neurosen der Minner.

HYSTERICFELLAS

So birgt bereits der Titel von Winlows Buch eine ungewollte Ironie:
Mit dem Begriff Badfellas wird offensichtlich auf den Film GoodFel-
las (USA 1990) von Martin Scorsese angespielt. Die Mafiosi, welche
Scorsese portraitiert, und deren Lifestyle dienen also gleichsam als
Vorbild selbstbewusster Ménnlichkeit. Doch wer Scorseses Film ge-
nau anschaut, wird sehen, dass es ihm gerade darum geht aufzudecken,
inwiefern der in der Mafia zelebrierte Machismo nur eine Maskerade
darstellt, hinter der sich die Neurose verbirgt.

Martin Scorseses Interesse an der ménnlichen Hysterie hat offen-
sichtlich Methode. Tatsdchlich wimmelt es in seinem Oeuvre nur so
von hysterischen Ménnern. Da wiren der schiichterne Programmierer
Paul in After Hours (USA 1985), der von mordlustigen Frauen gejagt
durch das New Yorker Stadtviertel Soho hetzt, der iiberforderte An-
walt Sam in Cape Fear (USA 1991), welcher unversehens von einem
ehemaligen Klienten behelligt wird und natiirlich der wohl offensicht-
lichste von Scorseses Hysterikern, der gehemmte Newland Archer aus
der Edith Wharton-Verfilmung The Age of Innocence (USA 1993), der
vor einer auBlerehelichen Affdre zuriickschreckt. Sie alle quilt die
Frage, was die andern von ihnen wollen und welche Bedeutung das fiir
ihren Status als Mann darstellt. Und wer erinnert sich nicht an Robert
de Niro in der Rolle des Travis Bickle aus Taxi Driver (USA 1976),
wie er vor dem Spiegel seine Pistole ziickt, und sich selbst fragt: ,,Are
you talking to me?*“ — auch das eine der moglichen Ubersetzungen von
,,Che vuoi?*“. 23 Selbst Scorseses The Last Temptation of Christ
(USA 1988) dreht sich — wie Slavoj Zizek argumentiert hat — um

23 Die Tatsache, dass es hier das Subjekt selbst ist, welches sich die neuroti-
sche Frage stellt, deutet indes darauf hin, dass wir uns hier bereits jenseits
der Neurose befinden, im Bereich der Psychose: Der Andere, der einen mit
seinem ritselhaften Begehren konfrontieren wiirde, fehlt hier, ist dysfunk-
tional. An dessen Stelle muss Travis Bickle selbst die Rolle Anderen ein-
nehmen. In dieser fehlenden Differenzierung zwischen Subjekt und Ande-

rem liee sich das Merkmal der Psychose erkennen.



CHE VuoI? | 295

nichts Geringeres als die radikale Hysterisierung des Heilands, der sich
unablissig fragt: ,,Was will dieser Gott von mir? Was sieht dieser Gott
in mir, das mich zum Erloser machen soll?24

Was den zweifelnden Christus am Kreuz plagt, treibt auch die
Mafiosi aus dem Film Mean Streets (1973) um. Dass zwischen der
Passion Christi und dem Alltag des Mafioso eine Analogie besteht,
zeigt sich bereits in jener Dialogzeile, die zur Tagline von Mean
Streets wurde: ,,You don’t make up for your sins in church. You do it
in the streets.” Wie Christus reibt sich auch der Protagonist aus Me-
an Streets, der Kleinganove Charlie, am groen Anderen und seinem
ritselhaften Begehren auf. Nur ist es hier nicht Gott, sondern sein
,Capo‘ (einfache Anfiihrungszeichen?), der lokale Unterweltboss,
den er zu ergriinden versucht. Sprechend ist dabei jene Szene, in der
Charlie von seinem Capo Anweisungen erhilt. Dieser erzidhlt munter
Anekdoten, schwadroniert und macht Andeutungen dariiber, mit
welchen Personen sich Charlie nicht einlassen solle. Doch was der
Capo genau von Charlie will, welches Verhalten er von ihm erwartet,
bleibt vollkommen diffus, verklausuliert in ebenso banalen Grund-
sitzen wie ,,Die Andern sind nicht wie wir“ oder ,,Ehrenminner
verkehren nur mit Ehrenméinnern®.

Auch der Ratschlag an den Schiitzling: ,,Lass Dich auf nichts ein®,
wird vom Capo in aller Freundlichkeit ausgesprochen und doch weif3
Charlie, dass sich dahinter auch eine lebensgefihrliche Drohung ver-
stecken kann. Am Ende des Gesprichs wird er unter offenkundig
fadenscheinigen Griinden fortgeschickt und wihrend er auf die Kame-
ra zugeht horen wir noch, wie der Mafiaboss mit seinem direkten
Untergebenen iiber Charlie zu reden beginnt (Abb. 4): ,,Charlie e un
bravo ragazzo. Ha bisogno di tanti consigli...” — ,,Charlie ist ein guter
Junge. Er braucht Fithrung...“ Ein Blick in Charlies steinernes Gesicht
verrit, dass er weil, als wie gefihrlich sich diese banalen Anfangssét-
ze dereinst erweisen konnten. Die weiteren Worte aber, in denen sich
moglicherweise Charlies Zukunft entscheidet, horen er und wir Zu-
schauer schon nicht mehr. ,,Che vuoi?* — die Frage steht Charlie ins
Gesicht geschrieben. Die Frage nach jenem unhdrbaren Rest, den man
ahnen, aber nicht wissen kann.

Dieser nie aufzuhebende Rest an Nichtwissen ist es, um den das
Begehren kreist. In diesem Kreisen aber liegt auch sein unwiderstehli-

24 S.Zizek 1989, S. 114.



296 | JOHANNES BINOTTO

cher Reiz. Denn liee sich das Ziel des Begehrens erreichen, wire
damit nichts gewonnen, sondern alles verloren. Befriedigung zerstort
das Begehren, denn man kann nicht begehren, was man bereits hat.

Der Hysteriker stellt dieses Dilemma des Begehrens zur Schau, ze-
lebriert es. Der Hysteriker will das Begehren nie aufgeben: was er
begehrt, ist das Begehren selber. Mag er auch unter dem Unbefriedigt-
sein leiden, fiirchtet er die Aussicht auf Befriedigung des Begehrens,
welche diesem ein Ende machen wiirde, doch noch viel mehr. So
definiert auch Lacan den Hysteriker als jenen, bei dem ,,das Begehren
sich [...] nur durch Nichtbefriedigung aufrecht erhalten kann*.2

Wiederum zeigen die Mafiafilme Scorseses diese hysterische Lo-
gik eines Begehrens, das nie an ein Ende gelangen will und immer
weiter geht, besonders schon. Am treffendsten zeigt sich diese hysteri-
sche Logik in jener Szene aus GoodFellas (USA 1990), in welcher der
Gangster Henry Hill seine Freundin auf der Bahn seines Begehrens
spazieren fiihrt: Der Gangster will mit seiner Begleitung den exklusi-
ven New Yorker Nachtklub ,,Copacabana* besuchen, vor dem bereits
eine lange Schlange von Menschen steht. Doch anstatt sich einzurei-
hen, geht Henry mit seiner Partnerin quer durch die wartenden Men-
schen, steigt eine Treppe hinab, geht durch den Hintereingang, lauft
durch lange Ginge, durchquert die grole Kiiche, bis er schlieBlich im
Restaurant ankommt, wo man auch gleich einen Tisch fiir ihn bringt,
der direkt vor der Biihne platziert wird (Abb. 3 & 4).

3. Standbild aus Good Fellas 4. Standbild aus Good Fellas

Quelle: Privatarchiv Johannes Binotto

Gedreht wurde diese dreiminiitige Sequenz ohne einen einzigen
Schnitt, was sie zu einem der aufwindigsten und eindriicklichsten

25 J. Lacan: ,,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freud-
schen Unbewussten®, in: Ders. 1991, S. 201.



CHE VuoI? | 297

Momente der Filmgeschichte macht.2s Selten wurde der Reiz der Ma-
fia so aufregend gezeigt wie hier: Als Versprechen, dass man iiberall
hinkommt, alles kriegt, selbst den besten Platz in jenem Ort, wo alle
andern vergeblich hinwollen. Die Szene ist buchstiblich eine Ver-
Fiihrung in eine Welt, die — wie Lesley Stern bestétigt — nichts ist als
Raum gewordenes, obsessives Begehren.2” Man konnte gar behaupten,
Scorsese habe mit seiner Sequenz gleichsam eine Verrdumlichung von
Lacans ,,graphe du désir* inszeniert (Abb. 5):

5. Schema der Nachtklub-Sequenz
aus Good Fellas

Che vuoi ?

§ (Die Giiste)

Statt sich wie die andern Géste den symbolischen Verhaltensregeln zu
fiigen und sich in die Warteschlange einzuordnen, benutzt der Mafioso
einen anderen Eingang. So gehe es schneller, sagt er, aber zugleich
macht er einen riesigen Umweg. In diesem schwungvollen, nicht en-
den wollenden Umweg selbst aber liegt der ganze Reiz, so macht die
Sequenz klar. Gelangt man ndmlich ans Ziel, ist der Zauber sogleich

26 Zu den Entstehungsbedingungen dieser fulminanten Sequenz halte man
sich an die Erlduterungen von Scorseses Kameramann Michael Ballhaus
in: Ballhaus, Michael/Tykwer, Tom (2002): Das Fliegende Auge. Michael
Ballhaus, Director of Photography im Gesprach mit Tom Tykwer, Berlin:
Berlin Verlag, S. 161-163.

27 Vgl. Stern, Lesley (1995): The Scorsese Connection, London: BFI, S. 9.



298 | JOHANNES BINOTTO

dahin. Es ist darum auch sprechend, dass unmittelbar auf diese Szene
ein Uberfall Henrys auf den Flughafen folgt. Wiederum ist die Art und
Weise, wie Scorsese den Ubergang von Szene zu Szene inszeniert, von
grofiter Bedeutung: Wihrend wir uns auf der Tonspur noch immer im
Club befinden und zuhoren konnen, wie auf der Biihne der Entertainer
Henny Youngmen seine Witze reif3t, ist das Bild bereits wieder woan-
ders, an einem anderen Schauplatz. Die Bahn des Begehrens hat nur
kurz Halt gemacht am Tischchen im Copacabana. Nun strebt sie be-
reits weiter. Das hysterische Begehren, nach dessen Pfeife die Mafia
tanzt, halt nie an.

So miindet es unweigerlich in den Exzess: Im Laufe des Films
konsumieren die Mafiosi immer mehr von allem, doch nur, um es
immer schneller als jenes ,,Das ist es nicht“ verwerfen zu konnen:
Mehr Geld, mehr Waffen, mehr Drogen, mehr Hysterie — bis hin zur
totalen psychischen Zerriittung. Eine Sequenz gegen Ende von Good-
Fellas widerspiegelt diese heillaufende Hysterie, wenn Henry Hill am
selben Tag seinen Bruder vom Flughafen abholt, zu Hause Tomaten-
sauce kocht, bei seiner Geliebten Drogen verschneidet, sich selber
zudrohnt, herumfihrt, um Waffen zu verschieben, im Krankenhaus
etwas gegen seinen Trip verschrieben bekommt und dazwischen im-
mer wieder vor die Tiir rennt, um nachzuschauen, ob bereits die Poli-
zei im Anmarsch ist.

,,Che vuoi? — Willst Du mir Gutes oder Boses?* So hat sich der
Mafioso bei allem und jedem zu fragen, bei dem Polizeihubschrauber
am Himmel, dem Gangster im Morgenmantel, der ihm die Waffen
nicht abkaufen will, dem um ihn herumtidnzelnden Drogendealer, dem
besorgten Arzt, bei der Familie — ein wahrer Exzess der Hysterie.

Dabei wird die Filmsprache selbst hysterisch.28 Die ehemalige Ele-
ganz, mit welcher die Kamera der Bahn des Begehrens entlangléuft, ist
nun einer hektischen und fahrigen Bildfiihrung der Handkamera gewi-
chen. Und der Soundtrack — bei Scorsese immer ein virtuoser Kom-
mentar zum Filmgeschehen — springt hastig von Song zu Song ohne zu
verweilen. ,,Che vuoi? — Wo will der Film mit uns hin?“, so fragen
sich auch die Zuschauer.

28 Siehe dazu auch: Thompson, David/Christie, Ian (Hrsg.) (1996): Scorsese
iiber Scorsese, Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren, S. 228-229.



CHE VuoI? | 299

STILLSTAND — TOD

Natiirlich ist es unvermeidlich, dass diese andauernden Extratouren
des Begehrens irgendwann an einen buchstéblich toten Punkt gelangen
miissen. Frither oder spéter muss die Situation eintreten, in der die
hysterische Frage des ,,Che vuoi?* eine Antwort erhélt. In Lacans
»graphe du désir fithren die Pfeile des ,,Che vuoi?* zum Phantasma.
Das Phantasma dient dabei dazu, den auf die Dauer unertriglichen
Leerlauf des Begehrens zu stoppen und die Leere, um welche es kreist
(zumindest temporir) zu stopfen. Das Phantasma ist also gleichsam ein
Schutzschirm vor jenem Abgrund, auf welche das irr kreisende Begeh-
ren sonst hinauslaufen wiirde. Interessanterweise vergleicht Lacan das
Phantasma an einer Stelle mit der Filmtechnik des Freeze-Frame, in
welcher das laufende Bild angehalten wird und zum Standbild gefriert:

»Stellen Sie sich vor, wie eine kinematographische Bewegung, in raschem
Ablauf begriffen, plotzlich an einer Stelle angehalten wird und dabei alle
Figuren erstarren. Dieses Augenblickliche ist bezeichnend fiir die Reduktion
der vollen, von Subjekt zu Subjekt artikulierten Szene auf das, was stillgestellt

wird in der Phantasie.“%

Obwohl ohne Kenntnis von Lacans Vergleich, inszeniert auch Scorse-
se jenen Moment am Ende des Films, in dem das Begehren zum Still-
stand kommt, analog mit einem Freeze-Frame. Es ist der Moment, in
dem unser Protagonist erkennt, dass er aus der Mafia und ihrer hysteri-
schen Struktur aussteigen muss, weil er sonst umgebracht wird: Henry
Hill sitzt mit seinem ehemaligen Freund, dem von Robert de Niro
gespielten Gangster Jimmy, bei einem Diner und erhilt von diesem
den Auftrag, in Florida jemanden im Auftrag der Mafia zu toten. Wih-
rend Henry ganz leger und ohne jedes Zeichen von Anspannung er-
kldrt, das mache ihm gar nichts aus, stoppt der Film. Die Einstellungen
auf die Gesichter der beiden Gangster gefrieren zu Freeze-Frames
(Abb. 6 & 7) und aus dem Off horen wir Henry’s Gedanken:

,,Jimmy had never asked me to whack somebody before. But now he’s asking
me to go to Florida and do a hit with Anthony. That’s when I knew I would

never have come back from Florida alive.*

29 J. Lacan 1956-1957, S. 139.



300 | JOHANNES BINOTTO

6. Standbild aus Good Fellas 7. Standbild aus Good Fellas

Quelle: Privatarchiv Johannes Binotto

Fiir Henry Hill ist es nun keine Frage mehr, was der andere will. Er
weil} es. Scorsese zeigt dieses Ende der Hysterie, ihre Sackgasse auch
formal als einen toten Punkt: Der Film hilt an, stoppt unmittelbar vor
der grausigen Erkenntnis, dass auf den hysterischen Mafioso nur noch
der Tod wartet. Nicht zufillig ist dies formal das exakte Gegenteil
jener eleganten Kamerafahrt durch den Nachtclub Copacabana. Die
scheinbar endlose Kreisbewegung des Begehrens wird stillgelegt.

Die Freeze-Frames signalisieren jenes letzte Innehalten, ein letztes
Zogern, ehe sich die Erkenntnis Bahn bricht, auf welch grausiges Ende
der Mafioso zusteuert. Sie sind der letzte phantasmatische Schutz-
schirm vor der Einsicht ins eigene Verderben. Doch wenn sich hinter
der Schutzdichtung des Freeze-Frames der Tod verbirgt, so ist damit
ein doppelter Tod gemeint. Denn was die hysterischen Mafiosi von
Scorsese erwartet, ist nicht nur die korperliche Ausloschung, sondern
eine vielleicht noch tragischere: der Tod ihres Begehrens. Seinen
fritheren Kumpanen kann der Aussteiger aus der Mafia vielleicht ent-
fliehen, nicht aber der bitteren Erkenntnis, dass jenes ,mehr als Alles®,
dem er Zeit seines Lebens nachgejagt ist, fiir immer verloren ist.

Gewiss zeichnet sich das Begehren dadurch aus, dass ihm kein Ob-
jekt gentigen kann, dass es immer unbefriedigt bleiben muss; und doch
muss der exzessiv begehrende Hysteriker daran glauben, dass es der-
einst zu haben ist. Das bleibt sein Antrieb. Erkennt er wahrhaftig die
Vergeblichkeit seines Tuns, dann ist es auch mit dem Begehren und
damit mit ihm selbst zu Ende.

Dies erkldrt denn auch die eigenartige Melancholie am Ende von
Scorseses Mafiafilmen: So schrecklich die Mafia auch war und so fatal
das in ihr geschiirte Begehren nach immer mehr, so zerriittend die
dabei entstehende Hysterie der Minner — all das ist doch noch jener
traurigen Einsicht vorzuziehen, dass alles vergeblich war.



CHE Vuoi? | 301

,»And now it’s all over. That’s the hardest part. Today everything is different.
There’s no action. I have to wait around like everyone else. Can’t even get
decent food. After I got here I ordered spaghetti with marinara sauce... and 1
got egg noodles with ketchup. I’'m an average nobody. I get to live the rest of

my life like a schnook.*

Dies sind die letzten Sitze, die der Protagonist Henry Hill spricht,
wihrend er vor seinem Haus steht, den Fingen der Mafia entronnen
und doch verloren (Abb. 8). Danach Schnitt auf eine Vision: den Killer
Tommy, ein fritherer Spiefgeselle Henrys, wie dieser alle sechs Ku-
geln seines Revolvers frontal in die Kamera schieft. (Abb. 9)

8. Standbild aus Good Fellas 9. Standbild aus Good Fellas

Quelle: Privatarchiv Johannes Binotto

-Magst Du uns auch entkommen sein, Du bist toter als tot* — so schei-
nen uns diese letzten Bilder zu sagen. Das ziigellose Begehren der
Mafia, das nicht mehr auszuhalten war, hat er eingetauscht gegen die
schale Existenz eines lebenden Toten.

Der Preis fiir den Ausstieg aus der Hysterie ist hoch, zu hoch mog-
licherweise. So gibt auch der spite Lacan den Analytikern zu beden-
ken, dass man in der Analyse der Neurosen nicht zu weit gehen moge.
Wenn man es ndmlich schafft, alle Symptome aufzulésen und dem
Patienten an Stelle seines hysterischen Fragens nach jenem unerreich-
baren Rest ein Wissen um die Vergeblichkeit des Begehrens einzu-
himmern, dann hat der Analytiker seine Arbeit zu gut getan.® Er hat

30 ,,Ce qui est appelé un symptome névrotique est simplement quelque chose
qui leur permet de vivre. Ils vivent une vie difficile et nous essayons
d’alléger leur inconfort. Parfois nous leur donnons le sentiment qu’ils sont
normaux. Dieu merci, nous ne les rendons pas assez normaux pour qu’ils
finissent psychotiques. C’est le point ot nous avons a étre tres prudents. Cer-

tains d’entre eux ont réellement la vocation de pousser les choses a leur lim-



302 | JOHANNES BINOTTO

das Begehren des Subjekts zerstort und damit auch das Subjekt
selbst.3!

Das ist die grausame Alternative, welche die Manner der Mafia

klarer durchschauen als irgendjemand sonst: Hysterisch oder tot? Che
vuoi?

31

ite.” Lacan, Jacques (1976): ,,Conférences et entretiens dans 1’universités
nord-américaines®, in: Scilicet 6/7, S. 5-63, S. 15.

Das ist auch Freuds Argument in seinem Aufsatz Die endliche und die un-
endliche Analyse, wenn er vom ,,groflen Ritsel der Geschlechtlichkeit als
.gewachsenem Fels* spricht, den die analytische Kur als ihre Grenze, als
letzten Rest an hysterisierend Rétselhaftem zu bewahren habe. Vgl. Freud,
Sigmund (1950): ,,Die endliche und die unendliche Analyse*, in: Ders., Ge-
sammelte Werke. Bd. 16, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 57-99, S. 99.



