©
KULTURMAGAZIN

WINTERTHUR

NO.104

{

LR
3

Q N\

ﬁ A, - N\

),

2

N

N\
N
9

.

o

i
v,

. NN

nY SN £
~H\“a.i(¢.\1«.i..«
.W».x:;. iy
QU

i

- h
% 0% ’ . .
g . “4
5 ‘
e : Y A A AP
;e s eoss o Ay
% AP u\\.\\vv\&\@\\ ]
"
~ [ v b
' =
'3 al S B
’ . o
o o? AN )
N .. J-W- . O ¢
oy A ’
"¢ . . {
. ¢ s t
-l 5 v‘ g
e o
.. » .
, K 75
B 00 . .0'.
" o
D) * oS i
D A o
oo LG,
N .
* /
\d f;
\d .
Q ° b
@ .
S l. ()
Q &) (A
\ R, N .
A . ® e L] .-
i o
.
. ...
r Y . -
e gt
o ® (A
Q .
o 0o .tooooc.oo nooo-oonno 0y @




Interview S.16

Text und Bild: Filmstills:
SANDRA BIBERSTEIN JOHANNES BINOTTO

«EINn Fimist wie
ein Prisma, in
dem sich dle Zeit
bricht.»

Ein Gesprich mit dem Winterthuer Kultur- und Medienwisse{l-
schaftler Johannes Binotto iiber die verschiedenen Moglichkeiten,
Filme zu sehen.



WIE WIR FILME SEHEN
SB Johannes Binotto, du beschiftigst dich
seit deiner Jugend mit Filmen - unter-
dessen vor allem in deiner Forschung
aus kulturwissenschaftlicher, kulturge-
schichtlicher und psychoanalytischer
Perspektive. Als Dozent an der Hoch-
schule Luzern setzt du dich zudem
mit Film- und Medientheorien sowie
mit verschiedenen Filmtechniken
auseinander. Und du machst seit vier,
fiinf Jahren selbst auch Filme, soge-
nannte Videoessays. Uber diese méchte
ich gerne mit dir sprechen. Zuerst aber:
Was interessiert dich am Medium Film?
58 Das Medium Film ist aktuell wichtiger
denn je. Wir sind iiberall von Bewegtbildern um-
geben: Wir konsumieren sie nicht nur auf News- und
Social-Media-Plattformen, sondern machen selbst
auch mit unseren Handykameras Bilder und kurze
Videos. Nach dem Fernsehen kommt das einer weite-
ren Medienrevolution gleich. Lange Zeit waren Film-
kameras sehr teuer und dadurch nur Personen, die
professionell filmten, zugédnglich. Mit der Super-8-
Kamera und neueren Videokameras konnten Laien ab
den 1980er-Jahren zwar bereits ihre eigenen Filme
drehen, erst mit dem Smartphone ist es aber fiir alle
moglich, Filme zu sehen und zu machen. Gleichzei-
tig fehlt aber eine tiefergehende Auseinandersetzung
mit der Frage, was das eigentlich bedeutet. Und zu
oft tut man diese Frage mit der Antwort ab: «Filme-
schauen kann man automatisch, da gibt es nichts
zu lernen>. Meiner Meinung nach miisste bereits im
Schulunterricht eine Auseinandersetzung stattfinden
zur Frage, wie wir Filme sehen und wahrnehmen.
Denn wie das Lesen muss das Betrachten von Bildern
und das Sehen von Filmen geiibt werden. Was das
Medium Film ist, wissen wir eigentlich noch nicht.

s8_ Kommt daher dein Interesse, dich in
deiner Forschung mit den Praktiken des
Sehens auseinanderzusetzen? In der
Schule lernen wir, Texte zu lesen und
zu verstehen. Bei Filmen kommen
ja sehr viele Ebenen mehr hinzu: Neben
dem Text, also der erzdhlten Geschich-
te, den Dialogen und Voice-Overn, gibt
es im Film Tonebenen, Bildmontagen,
technische Effekte, ...
JB Genau. Das Sehen ist zudem abhéngig
vom Umstand, wie und wo ich einen Film sehe: im
Kino, zuhause mit dem Beamer, auf dem Laptop oder
auf dem Smartphone. Das macht einen grossen Unter-
schied. Es ist nie der gleiche Film, gerade weil man
einzelne Elemente des Films anders wahrnimmt.

INTERVIEW 17

Zum Vergleich: Musik an einem Live-Konzert zu
horen, ist ein anderes Horerlebnis, als wenn ich

die gleiche Musik per Spotify-Stream oder mit einem
Plattenspieler abspiele. Was verédndert sich also,
wenn ich den Film zuerst im Kino und danach auf
dem Smartphone sehe? Fiir mich ist es wie bei

der erneuten Lektiire eines Buches: Wenn ich es ein
zweites oder drittes Mal lese, lese ich es anders,
weil ich selbst in einer anderen Stimmung oder in
meinem Leben an einem anderen Punkt bin. So

ist es auch bei Filmen: Ich kann sie jedes Mal neu
entdecken. Der Literaturtheoretiker Roland
Barthes schrieb einmal in einem Text, dass wenn wir
standig nur neue Biicher lesen, wir Gefahr laufen
wiirden, immer nur das Gleiche zu lesen. Nur wenn
wir das Gleiche zweimal lesen, wiirden wir etwas
anderes lesen. Ich finde, das ist ein spannender Ge-
danke, der sich ebenfalls wieder mit dem Beispiel
Musik veranschaulichen lédsst. Es sind oftmals nicht
die Songs, die uns auf Anhieb gefallen, sondern
diejenigen, die wir mehrmals héren, die uns emotio-
nal nahe gehen. Erst wenn wir einen Song gut
kennen, entdecken wir beim erneuten Héren immer
wieder neue, uns noch unbekannte Facetten und
nehmen ihn dadurch ganz anders wahr. Auch Kinder
wollen intuitivimmer wieder die gleiche Geschichte
horen, immer wieder das gleiche Bilderbuch an-
sehen und entdecken dadurch neue Details. Ein sol-
ches Verhalten, sich Filme mehrmals anzusehen,
widerspricht natiirlich der Konsumkultur und dem
Sehverhalten, das die Filmindustrie von uns als
Zuschauer*innen gerne hitte. Sie ist daran interes-
siert, dass wir moglichst viele und vor allem immer
wieder neue Filme konsumieren.

SB Inwiefern lédsst sich mittels Filmen —
auch mit denen, die vor 30, 50, 70
Jahren entstanden sind - iiber die Zeit,
in der wir aktuell leben, nachdenken?
JB  Ein Film ist wie ein Prisma, in dem
sich die Zeit bricht — und zwar nicht nur die Zeit, in
der der Film entstanden ist, sondern auch unsere
Gegenwart. Das zeigt sich an der Debatte um die
Serie «Friends». Wenn wir sie heute nochmals oder
zum ersten Mal sehen, fallen uns Dinge auf, die
frither nicht bemerkt oder beméngelt wurden. Zum
Beispiel, wie «weiss» diese Fernsehserie ist. Die
fehlende Diversitit in der Besetzung wird seit zwei,
drei Jahren stark kritisiert. Ich finde diese Debatte
interessant, weil sie uns aufzeigt, dass wir friither
einen blinden Fleck hatten. Denn es gab schon da-
mals Personen, die darauf hingewiesen haben, diese
Kritik wurde aber nicht so breit wahrgenommen,
wie es heute der Fall ist. Die einen sagen, «Friends»
sollte man sich nicht mehr anschauen, die anderen






feiern sie als Kultserie. Ich finde, eine solche Debatte
ist eine Chance, in einen Dialog mit der Serie zu
treten und sich zu iiberlegen: Was sehe ich? Welche
Themen fallen mir bei «Friends» sonst noch auf?
Was sagt die Serie iiber die Zeit aus, in der sie
entstanden ist und was sagt sie iiber unsere jetzige
Zeit aus?

DER OPPOSITIONELLE BLICK

SB An solch einer Debatte, wie sie iiber
«Friends» gefiihrt wird, zeigt sich auch,
welche Theorien gegenwirtig zir-
kulieren und die 6ffentliche Diskussion
bestimmen und auch, wie diese Theo-
rien, die Art und Weise, wie wir sehen,
beeinflussen.

JB Die Art und Weise, wie wir sehen, ist
selbst schon eine Theorie. Das Wort Theorie — latei-
nisch «theoria» — heisst wortwoértlich «Anschauung».
Wenn wir also sehen, betreiben wir immer Theorie,
egal ob wir das wollen oder nicht. Deshalb ist es
wichtig, sich immer wieder zu fragen: Wie sehe ich?
Was fiir eine Theorie wende ich dabei an und wie
kann ich damit experimentieren? Sprich, wie kann
ich versuchen, den Blick zu verdndern?

Einer meiner Lieblingsessays stammt von
der amerikanischen Feministin und Theoretikerin
bell hooks [sic]. In ihrem 1992 erschienen Essay «The
Oppositional Gaze», der oppositionelle Blick, be-
schrieb sie, dass sie als Schwarze Frau im amerikani-
schen Kino einen doppelten Aussenseiterstatus — also
als Schwarze und als Frau — inne hatte, weil es in
diesen Filmen nie eine Schwarze Frau als Hauptfigur
gab. Sie weist in diesem Text auch darauf hin, dass
die Filmtheorien zum «male gaze» den feministischen
Blick auf Filme stark gemacht haben, aber dass diese
Theorien hauptsidchlich von weissen Frauen ge-
schrieben wurden. Die Hautfarbe und Rassismus
waren ein blinder Fleck dieser Theoretikerinnen. bell
hooks verwirft nun aber die Theorie zum «male
gaze» nicht, sondern nimmt diese als Sprungbrett und
geht in ihrem Nachdenken iiber Filme noch ein paar
Schritte weiter. Sie beschreibt zum Beispiel, wie sie
und ihre Schwarzen Freundinnen begannen, diese
Filme anders zu sehen, eben mit einem «oppositionel-
len Blick». Das heisst konkret, dass sie in ihrem
Sehen die Nebenfiguren zu Hauptfiguren gemacht
haben. bell hooks bewertet die Filme in ihrem Text
nicht als Ausdruck einer rassistischen Kultur, son-
dern liest sie gegen den Strich, hat in ihrem Sehen
den Film ummontiert, eine «Re-Vision» gemacht.

Ich finde das eine wichtige Lektion: Wir sollten im-
mer oppositionell sehen, immer dariiber nach-
denken, welche Freiheiten der Film beim Sehen gibt.

ERVIEW

19

In deinem Forschungsprojekt setzt du
dich aktuell mit Videoessays ausein-
ander und reflektierst in deinen eigenen
Videoessays die Praktiken des Sehens.
Magst du kurz erkldren, was das fiir
Filme sind?
JB Meine Definition des Videoessays ist,
dass es keine Definition gibt, beziehungsweise, dass
wir noch nicht wissen, was Videoessays eigentlich
sind. Manche funktionieren wie kleine Dokfilme,
andere eher wie Experimentalfilme. Es sind in der
Regel digitale Videos, in denen iiber Filme oder auch
andere Themen in audiovisueller Form nachge-
dacht wird. Also, dass ich meine Gedanken nicht als
Text aufschreibe, sondern zum Beispiel Filmaus-
schnitte miteinander kombiniere und einen Kommen-
tar dariiberspreche. Vorhandenes Material neu zu-
sammenzusetzen, ist keine neue Erfindung. Im Ge-
genteil: In Filmen werden immer mal wieder andere
Filme zitiert. Neu ist, dass ich mit meinem Smart-
phone einen solchen Filme selbst machen kann. Wih-
rend friither mit Filmrollen gefilmt wurde und die-
se an einem analogen Schneidtisch montiert wurden,
kann ich heute Szenen mit einem einfachen Pro-
gramm zusammensetzen. Es gibt aber keine Anlei-
tung, wie man einen Videoessay macht. Ich finde den
Begriff des Essays zentral: Essay heisst wortwort-
lich «Versuch». Es ist also nicht eine «Videoexplana-
tion», wie man sie zuhauf auf Youtube findet und
in denen jemand erkldrt, warum zum Beispiel Kubrik-
Filme so toll sind und zeigt, was er*sie alles dariiber
weiss. Bei einem Videoessay geht es meiner Meinung
nach um ein Ausprobieren, wie man einen Film —
mit verschiedenen Techniken — anders sehen konnte.

SB

BASTELN, UM NEUES ZU ENTDECKEN

SB Als Wissenschaftler und freier Autor
hast du ja bereits sehr viele Texte
iiber Filme geschrieben. Als ich mir
deine Videoessay-Reihe «Practices
of Viewing» angesehen habe, musste
ich an das Buch «Das wilde Denken»
von Claude Lévi-Strauss denken, in
dem er iiber die Bricolage schreibt. Die
Bricolage ist eine Art des Bastelns,
bei dem Artefakte und Wissen, auf das
wir zugreifen konnen, auf neue Art
und Weise in Beziehung gesetzt wer-
den. Wie hat sich dein Nachdenken
tiber Filme verindert, seitdem du
Videoessays machst — dich also mit dem
Medium Film nicht nur in Texten,
sondern auch in einem audiovisuellen
Format auseinandersetzt?



58 Der Text iiber das Basteln ist tatséich-
lich einer meiner Lieblingstexte. Darin macht Claude
Lévi-Strauss klar, dass das Basteln viel radikaler
ist als die Vorstellung des Ingenieurs, der alles nach
Pldnen genau und richtig machen mdchte. Das
Basteln ist — entgegen seinem schlechten Ruf - eine
wahnsinnig kreative Tétigkeit. Meine Videoessay-
Reihe «Practices of Viewing» entsteht zusammen mit
einer Kolumne fiir das Filmbulletin. Ich mache also
zur gleichen Ausgangsfrage sowohl einen Text als
auch einen Videoessay — dabei entwickeln sich meine
Gedanken jedoch in jeweils komplett andere Rich-
tungen. Dadurch, dass ich schon viele Texte geschrie-
ben habe, in denen ich meine Gedanken theoretisch
unterfiittert und mit Fussnoten belegt habe, bin ich in
den Videoessays viel freier. Ich hatte zudem anfangs
keine Ahnung vom Technischen, also wie man so
einen Film schneiden kann. Durch meine bisherige
Beschiftigung mit Theorie und Philosophie habe ich
einen Blick, der etwas anders ist als bei einer*m
«Kklassisch» ausgebildeten Filmemacher*in, und kann
neue und andere Dinge miteinander in Verbindung
setzen. Im Videoessay «Trace» zum Beispiel habe
ich ein iPad auf einen Tisch gelegt. Das iPad zeigt ein
Standbild eines Films. Neben dem iPad mache ich
etwas mit meinen Hinden, die das Standbild kom-
mentieren. Von vielen ausgebildeten Filmemacher*in-
nen bekam ich die Riickmeldung, dass diese sehr
reduzierte Idee ihnen ganz neue Perspektiven darauf
eroffnet habe, was ein Videoessay sein konnte. Das
hat mich sehr gefreut, denn mein Anspruch ist es,
dass jemand fiir sich etwas mitnehmen kann, dass die
Videoessays ein Gedankenanstoss sind, dass ich
einen Denkraum schaffen kann und vielleicht sogar
jemanden inspiriere, selbst einen Videoessay zu
machen.

s8___ Wenn du Videoessays machst, nimmst
du selbst die Rolle des Filmemachers
ein, entwickelst also einen kiinstle-
rischen Zugang zum Material. Inwie-
fern sind die Videoessays fiir dich
auch eine Herangehensweise, die einen
«oppositionellen Blick» auf die Aus-
einandersetzung mit dem Material oder
auf die Forschung an sich er6ffnet?

J8 Ich hatte nie vor, Filmemacher zu wer-
den. Aber dieser kiinstlerische Zugang ist eine Form,
die mir sehr entspricht. In meiner wissenschaftlichen
Titigkeit versuchte ich immer schon die Haltung,
wissenschaftliche Texte miissten moglichst trocken,
distanziert und desinteressiert geschrieben sein,
aufzubrechen. Und mit Roland Barthes oder auch
Claude Lévi-Strauss fand ich Vorbilder, die einen kre-
ativen, dsthetischen Anspruch an die Wissenschaft

NR.104 « 2022

hatten. Claude Lévi-Strauss schrieb gewisse Biicher
zum Beispiel nach musikalischen Prinzipien. Die
Videoessays zu machen, fiihlte sich fiir mich sehr na-
tiirlich an. Dass ich selbst in einem Videoessay auf-
trete, persénliche Geschichten preisgebe, ist iibrigens
auch etwas, was man in der Wissenschaft nicht
machen wiirde. Etwas oppositionell zu sehen, heisst
ja auch, dass man etwas Queeres im Wortsinn macht,
etwas, was schrig ist, was nicht ganz in die géngi-
gen Raster passt. Aktuell 16sen sich all die Regeln auf,
wie man etwas «korrekt» macht. Das kann man pro-
blematisch oder auch als Chance sehen. Bei meiner
Titigkeit als Dozent bemerkte ich, dass ich nicht vor-
aussetzen kann, dass alle schon mal einen Film von
Chaplin oder Hitchcock gesehen haben. Es gibt keine
gemeinsame Basis mehr. Das verdndert meinen

Blick auf die Filmgeschichte: Was Filmgeschichte ist,
ist nicht vorgeschrieben. So kénnen wir im Aus-
tausch miteinander andere Filme ins Zentrum riicken
als diejenigen Filme, die als «Klassiker» gelten.

WARUM DIE VERMITTLUNG WICHTIG IST

SB Im Dialog miteinander definieren, iiber
welche Filme man spricht, setzt ja
auch voraus, dass man gemeinsam iiber
das Warum spricht, also warum du
als Dozent diese Filme ausgewihlt hast
und andere nicht. Diese Diskussion
ldsst sich auch auf unsere Mediennut-
zung iibertragen: Auf Streamingplatt-
formen wie Netflix hat man eine riesige
Auswahl an Filmen. In Kinos gibt es
kuratierte Auswahlen. Welche Filme
wir sehen kénnen, wird uns durch
Netflix oder durch Programmmacher*-
innen vorgegeben. Inwiefern spielt
bei der Auswahl die Frage nach Aktua-
litdt eine Rolle?

JB  Wenn wir einen «Klassiker» nur des-
wegen betrachten, weil er mal wichtig war, dann
konnen wir ihn gleich ad acta legen. Ich glaube, viele
dltere Filme sind — wie es beispielsweise auch bei
einem Buch von Virginia Woolf oder einem Bild von
Van Gogh der Fall ist — heute noch relevant, weil
sie in jeder Zeit wieder neu interpretiert werden kon-
nen. Die Aktualitdt der Themen ist nicht etwas,
worauf ein Schild im Film hinweist, sondern ich als
Zuschauer*in mache diese Filme aktuell. Bei diesem
«aktuell machen» geht es um das Basteln, also dass
ich das, was den Film aktuell macht, mit Fragen her-
ausarbeiten und in Beziehung setzen muss. Und
gerade weil heute iiber Streamingplattformen so viele
Filme verfiigbar sind, ist die Vermittlung umso
wichtiger. In Programmkinos wie dem Kino Cameo



gibt es Personen, die mit ihrer Programmauswahl

nach aussen kommunizieren: «Wir finden diese Filme

interessant». Dadurch kann ich als Zuschauer*in

in einen Dialog mit diesen Kinos treten und fiir mich

entscheiden, ob mir ihre Auswahl gefillt oder nicht.

Es gibt eine Reibung, ich kann nachfragen, warum

sie diesen Film ins Programm genommen haben und

einen anderen nicht. Dieser Austausch tut der Film-
kultur gut. Auf Netflix hingehen ist eigentlich sehr
wenig zu finden. Das klingt jetzt vielleicht komisch,
weil es ja doch sehr viele Filme sind, aber es gibt
keine Person mit erkennbarer Haltung, die das Pro-
gramm kuratiert. Der Blick darauf, was alles da

ist, ist begrenzt. Wenn jedoch die Auswahl Kkleiner ist,

merkt man, dass sich jemand die Miihe gemacht hat,

diese zusammenzustellen.

SB Nun haben es aber gerade Programm-
kinos wie das Kino Cameo schwer,
ihren Kinosaal zu fiillen.

JB Das stimmt, das klassische Kino, in
dem viele Zuschauer*innen in einem Saal sitzen, gibt
es heute immer seltener. Die Entwicklung ist aber
nicht per se schlecht, denn sie fiihrt dazu, dass wir
uns Gedanken dariiber machen miissen, welche Auf-
gabe das Kino heute haben soll. Ubernimmt ein Kino
zum Beispiel Vermittlungsaufgaben, wie sie Mu-
seen, Theater oder Opernhduser innehaben, braucht
dieses Kino auch entsprechend finanzielle Unter-
stiitzung seitens der Stadt und des Kantons. Die An-
forderung an solch ein Kino ist dann aber auch,
dass es ein kuratiertes Programm zusammenstellt.
Und es braucht in diesem Fall auch nicht mehr
extrem viele Leute, die ins Kino gehen, aber genug,
die ein Bediirfnis danach haben, iiber Filme zu
diskutieren. Es ist nicht die Quantitit, die zdhlt,
sondern die Resonanz. Gerade mit Blick auf unseren
Umgang mit Medien ist eine Reflektion iiber die
Resonanz wichtig: Was bringt es mir, wenn ich tig-
lich Bilder oder Textbeitrige auf Social Media
poste, die wahnsinnig viele Klicks bekommen, aber
nichts im Dialog mit anderen daraus entsteht?

Einen Blockbuster im Kino Cameo zu zeigen, lohnt
sich nicht, weil nicht zwingend mehr Leute als sonst
kommen. Aber das Kino Cameo wiirde damit eine
Chance verpassen, den «Spirit» des Ortes zu pflegen.
Filmkultur passiert iiber Community-Building,
dariiber, dass man einen Ort schafft, wo Menschen in
einen Dialog treten kénnen und sich austauschen.
Das Coucou ist fiir mich ebenfalls ein gutes Beispiel
fiir einen Resonanzkorper. Resonanzkérper sind

wie eine Wand, die den Schall zuriickwirft und dabei
veréndert. Es ist jemand da, der auf das, was ich
«sende», reagiert und es einordnet. Der Zustand, dass
man in die Welt hinausruft, es aber kein Echo gibt,
finde ich zermiirbend. Resonanz ist damit auch

ein Gegenstiick zu autoritirem Populismus: Jemand
wie Trump briillt extrem laut in die Welt hinaus,

ist aber selbst taub fiir jegliches Echo, das entsteht.
Stattdessen hitten wir die Gelegenheit in einen
echten Dialog miteinander zu kommen. Zum Beispiel
iiber Filme. <«

SANDRA BIBERSTEIN

ist Redaktionsleiterin des Coucou und hat sich in
ihrem Kulturanalyse-Studium hin und wieder mit Filmen
beschiftigt. Fiirs Bildkonzept hat sie die Technik der
Bricolage angewandt, die Johannes Binotto fiir seinen
Videoessay «Practices of Viewing: Screenshots» verwen-
det hat. In diesem hat er all die Screenshots, die er
fiir sich wihrend des Filmesehens macht, zu einem neuen
Film zusammengesetzt. Sandra hat, als sie sich die Vi-
deoessays «Practices of Viewing: F.FWD» und «Practices
of Viewing: Screenshots» angesehen hat, ebenfalls
Screenshots gemacht und diese zu einem Bild montiert.

INTERVIEW

21

JOHANNES BINOTTO
ist Kultur- und Medienwissenschaftler, unterrichtet an
der Hochschule Luzern Film- und Medientheorie und ver-
6ffentlicht als freier Autor immer wieder Texte - zum
Beispiel fiir das Filmbulletin. Zudem macht der Winter-
thurer selbst auch Experimentalfilme und Videoessays,
einige waren auch schon an den Kurzfilmtagen zu sehen.
Seit 2021 leitet er das durch den Schweizerischen Na-
tionalfond geférderte Forschungsprojekt «Video Essay.
Futures of Audiovisual Research and Teaching».
WEBSEITEN-LINKS
zur Videoessay-Reihe «Practices of Viewing»:
www.schnittstellen.me/videoessays
www.vimeo.com/showcase/9086821
zum Forschungsprojekt: www.videoessayreseirch.org



